








197

EL QUEBRANTO DE LAS RELIGIONES  
CÍVICAS: VIGENCIA DE DURKHEIM  
PARA EL ANÁLISIS DE MÉXICO

GINA ZABLUDOVSKY KUPER1

Universidad Nacional Autónoma de México

Facultad de Ciencias Políticas y Sociales

En el presente trabajo se abordará la utilidad de la teoría que Émile 
Durkheim desarrolla en Las formas elementales de la vida religiosa para 
el análisis de fenómenos que usualmente se consideran como extra 
religiosos y que tienen que ver con las fiestas patrias y conmemora-
ciones de la más diversa índole que forman parte de nuestros calen-
darios y rituales. Las “religiones cívicas”2 de las sociedades modernas 
se asemejan a las representación suscitadas por el culto en tanto 
que, como éstas, resultan “tan necesarias al buen funcionamiento de 
nuestra vida moral como lo son los alimentos para el mantenimien-
to de nuestra vida física”, pues, a partir de ellas “el grupo se afirma 
y se mantiene” (Durkheim, 2012: 428). Como señala nuestro autor:

No puede haber sociedad que no sienta la necesidad de mantener y de 

fortalecer a intervalos regulares los sentimientos colectivos y las ideas 

colectivas que configuran su unidad y su personalidad […] esta recons-

trucción moral sólo puede obtenerse mediante reuniones, asambleas, 

congregaciones, en las que los individuos en estrecha cercanía reafirman 

sus sentimientos comunes […]¿Qué diferencia esencial existe entre una 

1.	 La autora agradece el apoyo de Lissette Rosales y Alejandra Zaldívar en la bús-

queda biblio hemerográfica para el presente estudio.

2.	 En el contexto de Estados Unidos, el tema de las “religiones cívicas” o “religiones 

públicas” ha sido tratado por Robert Bellah (1975). Consúltese también Cipriani, 

2004: 251- 254.



199198

asamblea de cristianos celebrando las principales fechas de la vida de 

Cristo, o de judíos festejando, ya sea la salida de Egipto, ya sea la pro-

mulgación del decálogo, y una reunión de ciudadanos conmemorando 

la institución de un nuevo código moral o de algún acontecimiento de 

la vida nacional? (Durkheim, 2012: 472). 

En la medida en que son manifestaciones de la vida social, estas ce-
lebraciones pueden despertar las pasiones más vivas, generar entu-
siasmos que transforman las condiciones de la actividad psíquica y 
transportan al individuo más allá de sí mismo. A juicio de Durkheim:

toda fiesta, aun cuando sea puramente laica por sus orígenes, tiene cier-

tas características de la ceremonia religiosa ya que en todos los casos 

tiene por efecto acercar a los individuos, poner en movimiento a las 

masas y suscitar un estado de efervescencia, a veces incluso de delirio, 

que no deja de estar emparentado con el estado religioso. El hombre 

es transportado fuera de sí, apartándosele de sus ocupaciones y de sus 

preocupaciones ordinarias. Por esta razón se observan de una y otra 

parte las mismas manifestaciones: gritos, cantos, música, movimientos 

violentos, bailes, búsqueda de excitantes que estimulen el nivel vital 

(Durkheim, 2012: 429). 

Para ejemplificar estas manifestaciones en las conmemoraciones cí-
vicas, nuestro autor nos remite a la Revolución Francesa y observa 
que ésta instituyó un ciclo de fiestas que permiten “mantener en 
un estado de perpetua juventud los principios de que se inspiraba” 
(Durkheim, 2012: 473). 

A partir de esta visión, el presente estudio parte de la conocida 
diferenciación que nuestro autor hace entre lo profano y lo sagrado 
y de un concepto de religión entendido como un “sistema más o 
menos complejo de mitos, dogmas, ritos, ceremonias” (Durkheim, 
2012: 89). Desde esta perspectiva, las fiestas patrias juegan un papel 

importante en la elaboración de la conciencia colectiva, entendida 
como “una suerte de moral secular común a todos los integran-
tes de un conglomerado que les motiva a participar en aras de la 
unidad social” (Mora y Anaya, 2013: 207). Las sociedades modernas 
suelen consagrar tanto las ideas de libertad, razón y patria como los 
héroes que se identifican con la lucha por estos principios y las revo-
luciones constituyen manifestaciones de efervescencia social donde, 
a partir de la experiencia de lo sagrado, se originan y fortalecen las 
creencias compartidas (Vera, Galindo y Vázquez, 2012: 37).

Para llevar a cabo este análisis, se tendrán como ejes las dos ca-
tegorías o clases de hecho que Durkheim propone para el estudio de 
los fenómenos religiosos. Por un lado, tenemos a las creencias, repre-
sentaciones sociales y estados de opinión comunes a una colectividad 
determinada y, por el otro, los ritos que se expresan en maneras de 
actuar y prescriben compromisos y actitudes que deben adoptarse 
frente a las cuestiones sagradas (Durkheim, 2012: 89-90). 

El siguiente apartado está dedicado a la primera de estas ca-
tegorías y a la forma en que ha sido rescatado por el pensamiento 
contemporáneo.

LA TEORÍA DE LAS REPRESENTACIONES SOCIALES3

Si bien es cierto que, como Durkheim señala “los primeros sistemas 
de representaciones que del mundo y de sí mismo se ha forjado el 
hombre, son de origen religioso” (Durkheim, 2012: 62) en realidad, la 
concepción de representaciones sociales (o “representaciones colectivas”, 
como las llamaba Durkheim) es útil para abordar un espectro mucho 
más amplio de hechos sociales relacionados con la noción de con-
ciencia colectiva. Al respecto, conviene tener presente que, a partir 
de la diferenciación entre los hechos sociales y los psicológicos que 

3.	 La redacción de este apartado retoma algunas de las ideas y conclusiones del 

estudio desarrollado por Zabludovsky y Juárez, 2012.



201200

constituye una de las bases fundamentales de su teoría, Durkheim 
explica que “los estados de conciencia colectiva no son de la misma 
naturaleza que los estados de conciencia individual, son representa-
ciones de otra clase. La mente de la totalidad de los grupos no es la de 
los particulares, sino que tiene leyes propias” (1994: 17).

Con base en las tesis durkhemianas, algunos pensadores con-
temporáneos, como Serge Moscovici (1979) han señalado que las 
representaciones sociales forman parte del corazón colectivo que es la 
opinión pública y están constituidas por valoraciones y creencias 
que se estructuran de diversa forma según las distintas culturas y 
los grupos sociales.

Como otros autores lo han explicado, la teoría de las repre-
sentaciones conlleva una dimensión interpretativa en los planos 
figurativos y simbólicos, que permite adentrarse al estudio de las 
formas interiorizadas de la cultura, concebida como los ámbitos 
de esquemas cognitivos, creencias, ideologías, valores y prácticas de 
un grupo determinado con funciones precisas en la orientación 
de comportamientos y formas de comunicar (Gutiérrez, 2007: 95; 
Giménez, 2005: 14; Markova, 2006: 54-55; Villaroel, 2007: 442-443; 
Zabludovsky y Juárez, 2012).

Lejos de permanecer estáticas, estas manifestaciones tienen un 
carácter histórico y dinámico y forman parte de un proceso de re-
construcción activa de la realidad (Moscovici, 1988: 219). Como lo 
señala Villaroel (2007: 441) las representaciones sociales son: “estruc-
turas del pensamiento cotidiano cuyos contenidos se construyen y 
reconstruyen incesantemente”.

 Para Claude Abric (2001), las representaciones sociales res-
ponden a cuatro funciones primordiales: 1) posibilitan el entendi-
miento y la explicación de la realidad; 2) definen la identidad y 
hacen posible la salvaguarda de la especificidad de los grupos; 3) 
conducen los comportamientos y prácticas; 4) permiten justificar 
las posturas y conductas subsecuentes. 

La representación que tiene cada individuo sobre una situa-
ción, concepto u objeto, contiene un carácter social, ya que el 
sujeto no mira aislado del mundo sino que, por el contrario, sus 
formas de pensar y actuar están influidas por su clase y grupo 
de pertenencia. Como modalidades de entendimiento del sentido 
común que se construyen de manera colectiva, las representacio-
nes son “formas de conocimiento de tipo práctico, específicas de 
las sociedades contemporáneas que circulan en los intercambios 
cotidianos. Sus funciones primordiales son la comprensión, la ex-
plicación y el dominio de los hechos de la vida diaria” (Villaroel, 
2007: 434-436).

 Las representaciones sociales remiten ipso facto, a un grupo, a 
una clase social, a una cultura y “hacen que el mundo sea lo que 
pensamos que es o lo que debe ser” (Moscovici, 1979: 39). A diferen-
cia de la ciencia, las representaciones no se preocupan por tratar de 
decir la verdad acerca de la naturaleza, y, en contraste con la ideolo-
gía, tampoco pretenden proporcionar un sistema general de objeti-
vos o justificar las conductas del grupo (Moscovici, 1979: 39, 52).

 Como también lo señala Thompson (2007), las representacio-
nes sociales se objetivan en formas simbólicas en contextos específicos, 
históricos y socialmente estructurados. Se trata de pautas cultura-
les que existen como gesto y como pensamiento, como práctica 
y como idea. Están referidas a las concepciones que los grupos 
sociales tienen sobre hechos y fenómenos culturales que se han 
construido histórica y socialmente, y tienen la capacidad de fun-
cionar como elementos identitarios para los individuos que con-
forman una determinada colectividad a partir de pensamientos y 
sentimientos comunes. 

Las representaciones sociales son producto de una inmensa 
cooperación que se extiende en el espacio y el tiempo donde se 
llevan a cabo los rituales que, como se verá a continuación, se en-
cuentran regidos por el ritmo de los calendarios sagrados.



203202

RITOS, CALENDARIOS Y SENTIDO DE CONGREGACIÓN.  

LA IMPORTANCIA DE LA EDUCACIÓN RABÍNICA  

EN EL PENSAMIENTO DE DURKHEIM

A la luz de la teoría de Durkheim, los ritos deben ser entendidos 
como aquellas “maneras de actuar que no surgen sino en el seno 
de grupos reunidos y están destinados a suscitar, mantener o repetir 
ciertos estados mentales de estos grupos” (Durkheim, 2012: 63). Es-
tas acciones son realizadas directamente por los practicantes; aunque 
en ocasiones parecen tener un carácter espontáneo, en realidad no 
son azarosas sino que se atienen a procedimientos que están estable-
cidos y obedecen a normas sociales y a expectativas bien asentadas 
(Quezada, 2009; Cipriani, 1977: 86-88).

La importancia de los ritos resulta esencial, ya que, como lo 
señaló Robertson Smith (1894) tanto en el campo político como 
el religioso, en muchas ocasiones éstos son anteriores a las doctrinas 
(Cipriani, 1977: 66-67). El rito cívico refleja las distintas visiones del 
mundo y de la realidad de cada sociedad, su elemento repetitivo 
permite perpetuar las ideas valores y costumbres a través del tiempo 
y así ser transmitido de generación en generación (Quezada, 2009).

 Las propuestas de Durkheim han tenido una gran importancia 
para el estudio de los rituales entendidos como prácticas desarrolla-
das en un marco colectivo espacio-temporal, que asegura que se lle-
ven a cabo de manera regular. En muchos casos, se trata de fiestas y 
ceremonias públicas regidas por un calendario que “expresa el ritmo 
de la comunidad colectiva” (Durkheim, 2012: 64) y permite que la 
sociedad y su ideal se hagan y rehagan periódicamente (Bellah, 2006; 

150-180; Durkheim, 2012: 396; Vera, Galindo y Vázquez, 2012: 14).
En todo calendario, resulta fundamental la diferenciación en-

tre los días de guardar y los que no lo son. Como explica Durkheim:

la vida religiosa y la vida profana no pueden coexistir dentro de las 

mismas unidades de tiempo. Es pues necesario asignar a la primera días 

o períodos determinados en los que se retiren todas las ocupaciones 

profanas. Fue así como surgieron las fiestas. No hay religión ni por con-

siguiente sociedad que no haya conocido y practicado esa división del 

tiempo en dos partes contrastadas que alternan una con otra según una 

ley variable con los pueblos y las civilizaciones (Durkheim, 2012: 358).

Las cosas sagradas que tienen suficientemente relevancia son las que 
quedan calendarizadas en los días no hábiles, mientras que los ritos 
que se llevan a cabo en días de trabajo acaban siendo de menor 
importancia.

El énfasis que Durkheim da a los rituales constituye una par-
te fundamental de su pensamiento. En este sentido conviene tener 
en cuenta que, además del análisis de los cultos australianos cuyo 
estudio dio lugar a Las formas elementales de la vida religiosa que es-
cribió en la última etapa de su existencia, el interés de la sociología 
durkhemiana en las normas sociales, el sentido de congregación y 
la importancia de los rituales y manifestaciones externas del pen-
samiento propiamente religioso de alguna manera se explican por 
la formación que lo marcó durante la primera etapa de su vida, y 
en especial a la rigurosa educación que recibió dentro del ámbito 
familiar al que pertenecía como hijo de rabino. De hecho, la matriz 
hebrea de Durkheim está lejos de diluirse en el supuesto agnosticis-
mo asociado a sus tesis académicas en su vida adulta.

Como ya lo apuntara Max Weber en su sociología de las re-
ligiones, a diferencia de otras teodiceas, los caminos de salvación 
en el judaísmo no dependen de la confesión o el arrepentimiento 
que se hace con la mediación de un tercero (como es el caso del 
catolicismo) ni de una actitud más bien contemplativa para acercar-
se a dios y renunciar a este mundo (como es el caso del budismo) 
ni tampoco de la capacidad de transformar la realidad mediante el 
trabajo para descubrirse así predestinado (como es el caso del pro-
testantismo) (Weber, 1962, 1967, 1974, 1981; Zabludovsky, 2009).



205204

En contraste con estas religiones, el judaísmo considera que 
uno no fue elegido por dios en términos individuales sino como 
pueblo, pero esta elección no lo pone en un papel fácil sino que más 
bien lo llena de obligaciones cotidianas. Los caminos de salvación 
se rigen por una serie de normas que se derivan de los diez man-
damientos y de hábitos y formas de vida que el creyente tiene que 
cumplir puntualmente de forma casi compulsiva. Para el religioso 
judío, y más aún para el hijo de un rabino, toda su vida está enmar-
cada en una serie de rituales, desde que se despierta hasta que se 
acuesta, y las modalidades de éstos varían de acuerdo al calendario 
religioso lunar al que debe atenerse. Así, la liturgia marca tanto lo 
que se debe comer y no comer, como las formas de vestir, las mane-
ras de saludar, las normas para guardar el sábado como día sagrado y 
las fechas propicias para cumplir con los deberes maritales de acuer-
do a un calendario que rige las relaciones amorosas. 

A diferencia de las celebraciones que se llevan a cabo en otras 
religiones como el cristianismo, en cuyas fechas santas podría ser 
más importante ir a misa que no ir a laborar, el calendario judío 
lunar está marcado por múltiples días sagrados en los que el tra-
bajo es una prohibición y que incluyen todos los sábados y varias 
fechas inalterables. Los días de guardar están claramente estipulados 
y prescriben comportamientos que no dependen de una interpre-
tación más subjetiva como lo muestran por ejemplo, las formas de 
llevar el duelo. Ante la pérdida de un familiar cercano, el judaísmo 
estipula una serie de prácticas y conductas grupales que están clara-
mente calendarizadas y que son congruentes con las afirmaciones de 
Durkheim en el sentido de que, lejos de ser una “inclinación natural 
de la sensibilidad privada, [la] herida por una pérdida cruel [que se 
manifiesta en el duelo, constituye en realidad]… un deber impuesto 
por el grupo” (Durkheim, 2012: 443). 

Por las anteriores razones, la educación de Durkheim en la 
tradición rabínica no debe considerarse únicamente como un dato 

familiar de su infancia y adolescencia o como una formación de la 
cual después se distanció para dedicarse al desarrollo de una cien-
cia positiva moderna. En oposición a esta interpretación, mi lectu-
ra sostiene que los fundamentos judío-ortodoxos con los que fue 
educado permean y ayudan explicar el conjunto de su obra. En 
este sentido, coincido con Maximo Rosati (2012), cuando observa 
que la reflexión en torno a los vínculos de Durkheim con el judaís-
mo resulta primordial para entender algunas de sus concepciones 
básicas como las de religión y solidaridad, consecuentemente, de-
ben tomarse en cuenta no sólo como antecedentes biográficos sino 
también como fundamentos teóricos de toda su obra. 

 A pesar de que Durkheim es acertadamente considerado como 
un judío asimilado que se convierte en científico laico y un “profeta 
secular” de la Tercera República, en realidad esto no implica que haya 
dejado atrás el sentido de congregación y las enseñanzas del Talmud. 
Como lo observó en su momento el propio Durkheim “no se debe 
olvidar que yo soy hijo de rabino” (citado por Filloux, 1976: 259).

Una vez expuestas las principales bases de la teoría durkhe-
miana en torno a la importancia de los calendarios y los rituales, a 
continuación se mostrará cómo estos postulados teóricos pueden 
ser un punto de partida para el análisis de los cambios recientes en 
las formas de celebrar las fiestas patrias en México.

FIESTAS PATRIAS Y CONCIENCIA COLECTIVA  

EN EL MÉXICO CONTEMPORÁNEO

A la luz de lo hasta aquí señalado, esta sección del artículo parte 
de la consideración de que en el México de finales del siglo xx y 
principios del xxi, las conmemoraciones4 patrias han perdido algo 

4.	 Las conmemoraciones se entienden como un acto o conjunto de actos cuyo fin 

es hacer memoria evocando y re-articulando un pasado a partir de los marcos 

de significación del presente (Farfán, 2012: 62-63; Olvera, 2012: 88).



207206

de su percepción como permanentes y sagradas, y con ello se han 
debilitado y vulnerado las formas de reproducción de la memoria 
colectiva que favorece la formación de identidades a partir de las 
festividades cívicas. Para sustentar esta hipótesis, y teniendo como 
base la teoría durkhemiana, me centraré en el análisis de las trans-
formaciones de los últimos años a partir de lo ocurrido en dos ins-
tancias: 1) la alteración de los calendarios cívicos, 2) el fracaso del 
gobierno al no haber podido dar el debido lugar a lo simbólico en 
la planeación y ejecución de las actividad de las conmemoraciones 
del bicentenario de la independencia y el centenario de la revolu-
ción en 2010 (Zabludovsky y Juárez, 2012).

MÉXICO: LA ALTERACIÓN DEL CALENDARIO  

SAGRADO DE LAS “RELIGIONES CÍVICAS”

Como se demostrará en esta sección, a partir de un decreto que 
modificó la Ley Federal del Trabajo, aprobado en enero de 2006, 
durante el gobierno del presidente Vicente Fox, se determinó que 
los días feriados que antes eran inamovibles se recorrieran al lunes 
anterior. Esta disposición también se aplicó a los calendarios esco-
lares de la Secretaría de Educación Pública. Al modificar las fechas 
y los “ciclos anuales del recuerdo” (Olvera, 2012: 83-110; Zeruvabel, 
2007: 474) de las conmemoraciones patrias, éstas se convirtieron en 
celebraciones con menor carga simbólica, mermando así el proceso 
de recreación de los acontecimientos del pasado que son tan im-
portantes en el marco de los procesos de identidad y de legitimi-
dad política y social de nuestras “religiones cívicas”.

El reacomodo de las festividades tuvo lugar por una diversi-
dad de causas. Entre éstas destacan los factores político-ideológicos 
relacionados con la alternancia de poder que llevó a que, en el 
año 2000, por primera vez en la historia, el Partido Revoluciona-
rio Institucional (pri) reconociera que había perdido la presidencia 
de la República en favor del Partido Acción Nacional (pan). Con 

ello se intensificó el cambio en la retórica nacionalista del “viejo 
pri” que de hecho ya se había iniciado en años anteriores como 
consecuencia del ascenso de una élite tecnocrática preocupada por 
insertar a México en los procesos de globalización (Zabludovsky, 
2009: 70-95).

En esta nueva calendarización también influyeron de forma 
importante otras fuerzas en el orden más pragmático como los in-
tereses de las agencias de turismo que abogaron porque, a seme-
janza de lo que ocurre en Estados Unidos, muchos de los días de 
guardar se convirtieran en san lunes y así se promoviera que las clases 
medias urbanas pudieran viajar a las playas y otros destinos turísti-
cos del país. Con estas medidas, la suspensión de labores ha dejado 
de tener un lugar en el ámbito de lo “sagrado” y las connotaciones 
alusivas a los aniversarios nacionales quedaron reducidas a las po-
sibilidades de gozar del tiempo libre que proporciona un día no 
productivo.

Las fechas que antes eran inalterables y que a partir del 2006 se 
convirtieron en fines de semana largos son las siguientes: 

a)	 5 de febrero. Conmemoración de la promulgación de la Cons-
titución Política de los Estados Unidos Mexicanos que tuvo 
lugar en 1917. Esta carta magna logró incorporar las ideas de 
los diversos grupos participantes en el proceso revoluciona-
rio que se había iniciado en 1910. En ella se retomaron las 
libertades y derechos ciudadanos de la constitución juaris-
ta de 1857 y se adicionaron otros preceptos fundamentales 
como el derecho a la educación, la regulación de la reforma 
agraria y los más diversos derechos sociales. 

A pesar de que la Constitución se ha reformado tanto 
que, a veces, es difícil reconocerla si se le compara con el 
documento original, por su importancia debería de continuar 
celebrándose como un día sagrado, otorgándole así el rango de 



209208

una conmemoración mayor que recuerde a las nuevas gene-
raciones y a todos los ciudadanos y ciudadanas la importancia 
de vivir en un estado de derecho y de hacer que nuestras leyes 
se cumplan en la vida cotidiana.

b)	 21 de marzo. Conmemoración del cumpleaños de Benito Juárez, 
quien nació en San Pablo Guelatao en 1806. En 1858 fue pre-
sidente de México y encabezó el gobierno durante la guerra 
de reforma, la intervención francesa y la restauración de la 
república. Durante su gobierno se llevaron a cabo “las leyes 
de reforma” con la secularización de los bienes del clero y 
una separación radical entre iglesia y Estado.

Como contraste a estos principios, a partir del gobier-
no de Carlos Salinas de Gortari, los gobiernos en México se 
han caracterizado por darle un juego cada vez mayor a la igle-
sia. En su investidura presidencial Vicente Fox llevó consigo 
un gran crucifijo y uno de sus primeros actos fue remover un 
conocido retrato del presidente Juárez de la oficina presiden-
cial. Por estas razones no sorprende demasiado, que la con-
memoración del aniversario de este natalicio se haya alterado 
convirtiéndola en un “san lunes”.

c) 20 de noviembre. La fecha responde al inicio de la lucha armada 
de la revolución de 1910 que incorporó entre sus banderas 
básicas la democratización del país y la demanda por una ma-
yor igualdad social. Por el carácter violento de la revuelta, la 
diversidad de las fuerzas revolucionarias que luego se enfren-
taron entre sí, y las banderas de una mayor justicia y equidad 
social, para los gobiernos panistas resultó una fecha cada vez 
más difícil de conmemorar por lo cual tampoco asombra que 
esta día de asueto se haya desplazado al lunes.

Bajo la disposición de los nuevos calendarios, la úni-
cas fecha patrias distintivas de México que permanecieron sin 
cambios fueron el cinco de mayo (día en que los mexicanos 

vencen a los invasores franceses en la batalla de Puebla de 
1862) y la independencia nacional de 1810 que se conmemora 
el 15 y 16 de septiembre. En la medida en que se trata de ani-
versarios vinculados con el papel en la historia de la invasión 
por potencias mundiales que ya son parte del pasado, la per-
manencia de estas fechas quizá se explica porque su recuerdo 
no resulta conflictivo para los gobiernos actuales. 

En el caso particular de la independencia, las celebra-
ciones incluyen una serie de rituales que tienen muchos ele-
mentos teatrales, como es la ceremonia del grito, que se festeja 
la noche del 15 de septiembre y que por sus características 
sería difícil mover a cualquier otra fecha. Esta celebración es 
un claro ejemplo de cómo la noción de religión popular, fies-
ta y lo sagrado se enredan entre sí (Cipriani, 2004: 286- 287; 
Isambert 1982: 215-245). Los componentes que en ella hay de 
acción representacional, de performance (Diaz, 2012: 118), hacen 
que la cultura, la historia y la biografía se presenten mediadas 
a través de memorias, convenciones, expectativas, juegos, mo-
vimientos corporales y prácticas culturales que sólo se llevan 
a cabo la noche y el día del aniversario.

Por la originalidad de los mexicanosy mexicanas en 
la forma de celebrar esta fecha y el peso específico que tie-
nen el grito, la bandera, la verbena popular y otros rituales 
como “tipos de representación dramática en las que se imitan 
los actos que los mitos atribuyen a esos héroes legendarios” 
(Durkheim, 2012: 116), el estudio sobre la formas de festejar la 
independencia y los componentes que en ella hay de sagrado 
y de profano, ameritarían un trabajo especial que rebasa los 
límites del presente texto. Por ahora, conviene destacar entre 
sus características, las atribuciones incuestionables que el acto 
litúrgico otorga a los políticos y funcionarios que deben dar el 
grito a nivel federal, estatal, municipal y en las diversas emba-



211210

jadas del país. Como lo afirma Durkheim al abordar las carac-
terísticas de las celebraciones religiosas, en esa práctica que se 
continua año con año, se hace por demás evidente que: “Hay 
palabras, frases, fórmulas que sólo pueden ser proferidas por 
personajes consagrados; hay gestos, movimientos que no todo 
el mundo puede ejecutar” (Durkheim, 2012: 90). 

Como sucede en las tribus australianas, la alusión a los héroes de 
independencia en la ceremonia del grito es una muestra de cómo 
las sociedades modernas siguen enalteciendo el honor de antepasados 
fabulosos que la tradición coloca en el origen de los tiempos. Como 
lo explica Durkheim, a estos héroes:

[S]e les atribuye todo lo grande que se ha hecho en la historia de la tri-

bu e incluso del mundo entero. Son ellos los que en gran parte habrían 

hecho la tierra tal como es y los hombres tal como son. La aureola que 

continúa envolviéndolos no proviene por tanto del simple hecho de 

que sean ancestros, o sea de que ya estén muertos, sino de que se les 

atribuye y se les ha atribuido un carácter divino por siempre y para 

siempre (2012: 116). 

Como también lo han demostrado, otros autores como Freud, Jung 
y Campbell, los mitos y arquetipos en torno a los héroes y sus ha-
zañas sobreviven en los tiempos modernos ocupando un lugar en el 
ámbito de lo sagrado en las “sociedades profanas” (Campbell, 1959; 
Ruiz, 2012: 185-197).

Además de la batalla del cinco de mayo y la independencia de 
México, el otro día inamovible específico del calendario mexicano, 
es el 2 de noviembre, que no responde a una festividad cívica sino 
a la celebración de corte pagano-religiosa del sincretismo cultural 
como lo es el “día de muertos” que, en realidad, sólo es festejado 
como tal por algunos sectores de la población.

Otra celebración muy importante para los mexicanos es el 12 
de diciembre, día de la Virgen de Guadalupe, que constituye una 
fecha sumamente relevante en la mitología religiosa del mexicano 
y que, a pesar de ser considerado formalmente como día hábil, en 
muchos lugares no se trabaja, incluso los bancos5 y algunas universi-
dades cierran sus puertas. La importancia de este día se expresa en la 
conocida frase “los mexicanos somos guadalupanos”.6

Adicional a estas fechas, el día de las madres ha formado parte 
de la cultura colectiva y los festejos en el país, ya que a pesar de no 
estar considerado como día feriado, es común que no se trabaje 
o sólo se haga medio tiempo. Se ha convertido en un día de gran 
consumo en el cual las familias se reúnen para comprar y celebrar a 
la “sagrada madre mexicana”.

Los otros días no hábiles que permanecieron fijos en la agenda 
de México, corresponden más bien a conmemoraciones que se lle-
van a cabo a nivel internacional como lo es el día del trabajo (pri-
mero de mayo) y las fechas de los calendarios cristianos que se han 
aceptado como universales, como jueves y viernes de semana santa 
(conmemoración de la muerte de Jesucristo que varía de acuerdo al 
calendario judío lunar) y los días de navidad y año nuevo.

Una vez analizadas las principales características de nuestros ri-
tuales patrios y la forma en que éstos han cambiado por la alteración 
de los calendarios, en el siguiente apartado se reflexionará en torno a 
los efectos de las actividades conmemorativas del bicentenario de la 
independencia y el centenario de la revolución en México, y cómo 

5.	 Fecha que también coincide con el día del empleado bancario.

6.	 De hecho, en el primer calendario cívico nacionalista, proclamado por José 

María Morelos e Ignacio López Rayón, hacia 1812, se consideró que las fechas 

más importantes a conmemorar eran tanto el 16 de septiembre (inicio del movi-

miento de independencia), como el 12 de diciembre, consagrado a la virgen de 

Guadalupe, que también se apreció como símbolo de la patria independiente 

(Torre, 1988; Rozat, 2001; Connaughton, 2001; Vázquez, 1975).



213212

los fracasos gubernamentales en una mala concepción y organiza-
ción de los mismos llevaron a la merma de las religiones cívicas y no 
pudieron abrir nuevos caminos para la reinterpretación simbólica,  
la identidad nacional y la capacidad para visualizarla en función de 
un renovado proyecto de nación que entienda el pasado para forjar 
el futuro.

LA MERMA EN LA CONCIENCIA COLECTIVA ANTE  

EL FRACASO DE LAS CONMEMORACIONES DEL BICENTENARIO  

DE LA INDEPENDENCIA Y EL CENTENARIO DE LA REVOLUCIÓN

Como se sabe, durante el 2010 el tema de las conmemoraciones 
del centenario de la revolución y bicentenario de la independencia 
estuvo en boca de todos: nombres de circuitos, carreteras, parques 
y plazas públicas, obras inacabadas, publicaciones, eventos cultura-
les y deportivos, congresos académicos, discursos oficiales y medios 
de comunicación masiva, pero ¿hasta qué punto los mexicanos y 
mexicanas estuvieron interesados en estos festejos y las sintieron 
propios? ¿Realmente se identificaron con las acciones guberna-
mentales que se llevaron a cabo con motivo de estas fechas? En 
un estudio que realice con Alicia Juárez, a partir de la interpreta-
ción de 1 2007 aplicados en la zona metropolitana de la ciudad de 
México en 2010, pudimos constatar que lejos de haber tenido un 
impacto en el fortalecimiento de la identidad y la expresión de las 
religiones cívicas, la mayoría de la población no se sintió identifica-
da con la agenda gubernamental en torno a las conmemoraciones 
sino que más bien se vivieron como ajenas y marcadas por el derro-
che de recursos (Zabludovsky y Juárez, 2012: 239-259).

Estos hechos propiciaron que las cargas simbólicas de las ma-
nifestaciones rituales perdieran fuerza. En cierta medida, se desdi-
bujaron los aspectos históricos fundacionales que permiten a los 
mexicanos y mexicanas crear una relación con un pasado que más 
allá de que sea verdadero o imaginado, elegido o inventado les ha 
permitido conformar una identidad socioterritorial vinculada con la 
idea de nación (Quezada, 2009: 206).

Esta situación se explica por múltiples factores entre los que 
se encuentran el alto índice de delincuencia que constituye la pre-
ocupación esencial de una gran parte de la población; el pluripar-
tidismo y rivalidad entre los poderes locales, estatales y federales 
que llevó a que cada gobernador y/o presidente municipal quisie-
ra conmemorar de la forma en que le resultara más conveniente 
y lucidora; la preocupación por el derroche de recursos frente a 
las situación apremiante de una gran parte de la población; y los 
múltiples cambios y sustituciones de los funcionarios públicos que 
originalmente iban a ser los coordinadores y responsables de orga-
nización de los eventos. El análisis de todas estas situaciones rebasa 
los objetivos de este trabajo por lo cual, a continuación sólo se 
enlistarán algunos factores que ayudan a explicar por qué las acti-
vidades conmemorativas no llevaron al fortalecimiento de las re-
presentaciones sociales nacionales, ni consolidaron los calendarios y 
rituales cívicos con los que la población podría identificarse. Estos 
hechos fueron las siguientes:

a)	 La confusión generada por presentar conjunta y simultánea-
mente las conmemoraciones de los doscientos años de inde-
pendencia y los cien de revolución y de que el gobierno panista 
no parecía saber qué posición tomar frente a esta última.

b)	 Los funcionarios y políticos de los diferentes niveles presen-
taron todas sus actividades como si estas fueran proyectos de-
rivados de las conmemoraciones incluyendo aquellas obras 

7.	 El sondeo de opinión se llevó a cabo entre el 14 de junio y el 1 de septiembre 

de 2010; se aplicaron 1,183 cuestionarios en la ciudad de México repartidos en 

tres universos: estudiantes de universidades públicas (458), alumnos de univer-

sidades privadas (28) y población general (444) (Zabludovsky y Juárez, 2012).



215214

de infraestructura que tenían pendientes (como los circuitos 
viales y carreteras) como parte de la agenda regular y ordina-
ria del gobierno. Al optar por una estrategia de comunicación 
en la cual, de una forma excesiva, casi toda labor oficial se 
relacionaba con las conmemoraciones, el gobierno terminó 
quitándole el carácter propiamente simbólico a estas últimas. 
En las acciones oficiales lo profano y lo sagrado nunca parecie-
ron estar bien diferenciados.

c)	 Una de las manifestaciones más evidentes de la falta de aten-
ción gubernamental a la dimensión emblemática que debieran 
tener las obras arquitectónicas o escultóricas conmemorativas 
tuvo su expresión en la edificación de la Estela de Luz, en 
Paseo de la Reforma. Más allá del valor que puede o no te-
ner desde el punto de vista estético, la aprobación de esta 
obra empezó mal ya que no se ajustó a las características de 
la convocatoria del concurso que se abrió con estos fines, 
y también acabó mal ya que, los hechos de corrupción y el 
enorme rezago para su terminación, violentaron de manera 
excesiva el tiempo cívico de los aniversarios patrios, que, para 
tener relevancia, deberían de haber estado sujetos a un ca-
lendario sagrado que, como tal, debiera ser inamovible. Así, a 
diferencia de París, que para conmemorar el bicentenario de 
la revolución francesa, construyó el arco de la defensa que re-
mite al conocido arco del triunfo; México no pudo tener una 
obra que fuera la expresión de una clara invocación a nuestra 
historia pasada y futura.

d)	Los únicos actos y rituales que podrían haber sido consi-
derados como “propiamente sagrados” tuvieron un carácter 
necrofílico como lo fue la exhumación de los héroes patrios 
para su exhibición en el Palacio Nacional y su traslado a la 
columna del Ángel de la Independencia. Como lo muestra 
la encuesta que realizamos, una ligera mayoría de los habi-

tantes de la ciudad de México (el 52%) consideró que está 
actividad no tuvo ninguna trascendencia y entre los jóvenes 
este porcentaje alcanzó el 58%. Como contraste, las obras 
del drenaje profundo, que aparecieron como una acción a 
realizar en el marco de las conmemoraciones, pero que real-
mente constituye una responsabilidad que tendría que llevar 
a cabo todo el gobierno independientemente de los aniver-
sarios patrios y que como tal, entra claramente el ámbito de 
lo profano, fue considerada como muy importante por el 75% 
de los habitantes (Zabludovksy y Juárez, 2012).

e)	 Los gobiernos federales y locales, tanto los panistas, como 
los perredistas, también han violentado el espacio sagrado  
y lugar único para la celebración de rituales cívicos que re-
presenta la plaza de la constitución en el centro de la ciudad 
de México. La administración metropolitana la ha convertido 
en un lugar de espectáculos y en pista de hielo decembrina. 
En septiembre de 2010, el gobierno federal, montó en ella 
una ceremonia del grito de la independencia, pensando más 
en los efectos que tendría la transmisión en las televisoras 
nacionales y del mundo, que en el carácter simbólico de la 
plaza. Para montar este show, la explanada quedó fragmen-
tada, perdiendo el carácter monumental que la distingue. 
Como si esto fuera poco, en uno de sus extremos se montó 
la figura de un coloso, que nadie supo a quién representaba 
ni qué carácter simbólico podía tener en el contexto de las 
fechas a celebrar. A estas circunstancias se aunaron la situa-
ción de inseguridad que vive el país, que hizo que –con toda 
justificación– se llevara a cabo una pormenorizada revisión 
de los asistentes y se prohibieran algunas prácticas que siem-
pre habían estado asociadas a estos rituales, como lo son 
la portación de miles de banderas que en su momento se 
agitan simultáneamente para decorar la plaza, la venta de co-



217216

mida y bebidas, así como lanzar papelería de color en forma 
de serpentinas o confeti.

CONSIDERACIONES FINALES

Como se ha mostrado en el presente trabajo, durante los últimos 
años los rituales y conmemoraciones cívicas propias del pueblo 
mexicano han perdido en gran medida su carácter simbólico y de 
lo que en años anteriores se consideraba como una parte esencial 
de la educación en los valores civiles de la nación. En este sentido, 
como diría Durkheim, si hoy:

nos cuesta tal vez representarnos en qué podrán consistir esas fiestas 

y esas ceremonias del futuro, es que estamos pasando por una fase de 

transición y de mediocridad moral. Las grandes cosas del pasado, las que 

entusiasmaban a nuestros padres, ya no encienden en nosotros el mismo 

ardor, ya sea porque han pasado a formar parte del uso común hasta el 

punto de resultarnos inconscientes, o porque ya no responden a nues-

tras aspiraciones actuales; y no obstante aún no se ha hecho nada que las 

reemplace […] En una palabra, los antiguos dioses o envejecen o están 

moribundos, y no han surgido otros (Durkheim, 2012: 472-473). 

En términos generales, los mexicanos y mexicanas ya no pueden 
oficiar ceremonias en las cuales ya no ven una razón de ser, ni acep-
tar una fe que ya no comprenden porque no la encuentran justifi-
cada (Durkheim, 2012: 476). Esta situación, responde a varias causas 
a nivel internacional que ahora no se han podido analizar como 
son la mundialización y el multiculturalismo que han llevado a la 
proliferación de memorias colectivas e identidades sociales que se 
encuentran en continuo movimiento (Moya, 2012; Nora, 1989), la 
creciente sustitución de valores ciudadanos por un hedonismo pro-
pio de la globalización y una nueva religión cívica donde lo único 
sagrado es el individuo (Zabludovsky, 2010: 103-135; 2012; 2013). 

Lo anterior se ha intensificado en México por los resultados 
de algunas decisiones gubernamentales de los últimos años. Entre 
ellas destacan el fracaso o desidia para llevar a cabo acciones que lo-
graran fortalecer la conciencia cívica con la celebración de las con-
memoraciones del bicentenario y del centenario y la revolución, y 
la alteración de las fechas de los días de guardar que antes eran con-
siderados intocables y que ahora simplemente se han convertido 
en días feriados que promueven fines de semana largos regidos por 
criterios pragmáticos del fomento al turismo, y factores ideológicos 
que tienen que ver con los problemas de los últimos gobiernos para 
identificar su programa político con conmemoraciones como lo 
son el nacimiento de Benito Juárez, el aniversario de la revolución 
mexicana e incluso el día de promulgación de la constitución. 

Para la interpretación de esta situación, se ha partido del mar-
co teórico proporcionado por Durkheim en Las formas elementales 
de la vida religiosa, mostrando así que éste no se limita a un análisis 
de la religión en sentido estrecho sino que puede aplicarse a los 
más diversos ámbitos, como son las religiones cívicas. El análisis 
concreto sobre el caso de México que se ha desarrollado en este 
capítulo muestras cómo las aportaciones de nuestro autor conti-
núan siendo vigentes para el estudio de los niveles sagrados y pro-
fanos en múltiples sociedades y el diagnóstico de los cambios en 
la conciencia colectiva a partir del análisis de las representaciones 
sociales y los rituales colectivos.



219218

BIBLIOGRAFÍA

Abric, C. (2001). Las representaciones sociales: aspectos teóricos. En C. Abric,  

(Coord.), Prácticas sociales y representaciones. (pp. 195-214). México: 

Ediciones Coyoacán. 

Asociación Nacional de Universidades e Instituciones de Educación Superior. 

(2000). Anuario estadístico: población escolar de licenciatura y técnico su-

perior en universidades e institutos tecnológicos. Recuperado de: www.

anuies.mx

Bellah, R. (1975). The Broken Covenant: American Civil Religion in Time of Trial. 

Nueva York: Seabury Press.

______. (2006). Durkheim and Ritual. En The Robert Bellah Reader. Durham: 

Duke University Press.

Campbell, J. (1959). El héroe de las mil caras. Psicoanálisis del mito. México: Fondo 

de Cultura Económica. 

Cipriani, R. (2004). Manual de sociología de la religión. México: Siglo xxi.

Consejo Nacional de Población. (2010). La situación actual de los jóvenes en Mé-

xico. Recuperado de: http://www.unfpa.org.mx/publicaciones/cua-

dro_3.pdf

Díaz, R. (2012). La invocación de lo posible. Conmemoraciones, juegos y po-

der. En L. Moya y M. Olvera (Coords.), Conmemoraciones. Rituali-

zaciones, lugares mnemónicos y representaciones sociales. (pp. 115-149). 

México: uam-Acapotzalco.

Durkheim, É. (1994). Las reglas del método sociológico. México: Colofón.

______. (2012). Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico en 

Australia (y otros escritos sobre religión y conocimiento), edición crítica, in-

troducción y selección de notas de H. Vera,  J. Galindo y J. P.  Vázquez. 

México: Fondo de Cultura Económica/Universidad Autónoma 

Metropolitana, unidad Cuajimalpa/Universidad Iberoamericana.

Filloux, J. C. (1976). Il ne faut pas oublier que je suis fils de rabbin. Revue fran-

caise de sociologie, xvii, 259-266.

Giménez, G. (2005). La concepción simbólica de la cultura. En Estudios sobre 

la cultura y las identidades sociales. México: Universidad Nacional 

Autónoma de México.

Gutiérrez, S. (2007). Las representaciones sociales de los jóvenes universitarios 

sobre la comunicación. Versión. Estudios de comunicación y política, 

19, 93-122.

Isambert, F.  A. (1982). Le sense du sacre. Fete e religión populaire. París: Minuit.

Markova, I. (2006). Sobre las formas de interacción del reconocimiento social. 

En S. Valencia (Coord.), Representaciones sociales. Alteridad, epistemología 

y movimiento sociales. (pp. 43-75). México: Universidad de Guadalajara.

Mora, J. y L. Anaya (2013). De la ciudadanía social al individuo fragmentado. 

Política y cultura, 39, 201-227.

Moscovici, S. (1979). El psicoanálisis, su imagen y su público. Buenos Aires: Huemul.

______. (1988). Notes towards a description of social representations. European 

Journal of Social Psychology, 18, 211-250.

Moya, L. (2012). Conmemoraciones, lugares de memoria y patrimonios 

culturales intangibles: entre la aceleración y el presentismo. En 

L.  Moya y M. Olvera (Coords.), Conmemoraciones. Ritualizaciones, 

lugares mnemónicos y representaciones sociales. (pp. 151-184). México: 

Universidad Autónoma Metropolitana, unidad Azcapotzalco.

Olvera, M. (2012). Conmemoraciones. Calendarios y espacio como lugares 

mnemónicos. En L. Moya y M. Olvera (Coords.), Conmemoracio-

nes. Ritualizaciones, lugares mnemónicos y representaciones sociales. (pp. 

83-114). México: Universidad Autónoma Metropolitana, unidad 

Azcapotzalco.

Quezada, M. (2009). Las ceremonias cívicas escolares como ritos identitarios. 

Revista Latinoamericana de Estudios Educativos, 39(1-2), 193-233.

Rosati, M. (2012). Solidarity and difference: Reflections on the enigma of 

Durkheim and Judaim. Religion, 42(1), 21-40.

Ruiz, J. (2012). El camino del héroe: entre lo sagrado y lo profano. Acta Socio-

lógica, 57, 185-196.

Smith, R. (1984). Lectures on the Religion of the Semites. Londres: Adam and 

Charles Black.

Thompson, J.  B. (2007). Ideología y cultura moderna. México: Universidad Autó-



220

noma Metropolitana, unidad Xochimilco.

Villaroel, G. (2007). Las representaciones sociales: una nueva relación entre el 

individuo y la sociedad. Fermentum. Revista Venezolana de Sociología 

y Antropología, 17(49), 434-454.

Vera, H., J. Galindo y J. P.  Vázquez (2012). Las formas elementales de la vida re-

ligiosa, un tótem vivo. En É. Durkheim, Las formas elementales de la 

vida religiosa. El sistema totémico en Australia (y otros escritos sobre reli-

gión y conocimiento), edición crítica, introducción y selección de notas 

de H. Vera, J. Galindo y J. P.  Vázquez. (pp. 11-51). México: Fondo de 

Cultura Económica/Universidad Autónoma Metropolitana, unidad 

Cuajimalpa/Universidad Iberoamericana.

Weber, M. (1962) The religion of India. Glencoe: The Free Press.

______. (1967). Ancient Judaism. Londres: The Free Press.

______. (1974). Economía y sociedad. México: Fondo de Cultura Económica.

______. (1981). La ética protestante y el espíritu del capitalismo. México: Premia.

Zabludovsky, G. (2009). Intelectuales y burocracia. Vigencia de Max Weber. México: 

Anthropos/Universidad Nacional Autónoma de México. 

______. (2010). Modernidad y globalización. México: Siglo xxi/Universidad 

Nacional Autónoma de México.

______. (2012). Individualización y juventud en México: educación, actitudes 

laicas y redes mediáticas. Este País: Tendencias y opiniones. Recuperado 

de: http://archivo.estepais.com/site/2012/individualizacion-y-ju-

ventud-en-mexico/

______. (2013). El concepto de individualización en la sociología clásica 

y contemporánea, Política y Cultura. 39, 229-248.

Zabludovsky G. y A. Juárez (2012). ¿Cómo se vivieron las conmemoraciones 

del 2010? Análisis de opinión de los estudiantes universitarios de 

la población de la Ciudad de México. En Laura Angélica Moya 

López y Margarita Olvera Serrano (Coords.), Conmemoraciones: 

ritualizaciones, lugares mnemónicos y representaciones sociales. México: 

Universidad Autónoma Metropolitana, unidad Azcapotzalco.

Zerubavel, E. (2007). Calendarios e historia. Un estudio comparativo sobre 

la organización social de la memoria nacional. En M. Aguiluz y 

G. Waldman (Coords.), Memoria. Incógnitas. Contiendas de la historia. 

México: Universidad Nacional Autónoma de México.


